
253

د. صلاح الدين أشرقي
باحث في الأدب الحديث، الأكاديمية الجهوية للتربية والتكوين، المغرب

saho.fede@gmail.com :البريد الإلكتروني
معرف )أوركيد(: 9488 ـ 4661 ـ 0002 ـ 0000

النشر: 2025-10-31 القبول: 2025-8-25 الاستلام: 2025-8-4 بحث أصيل

الملخص:
يهدف هذا المقال إلى التركيز على قضية تلقي البنيوية التكوينية في النقد الروائي 
لحمداني  سعى  حيث  لحمداني؛  حميد  وهو  والعرب  المغاربة  النقاد  أهم  أحد  عند 
إلى الاشتغال بالبنيوية التكوينية في تحليل الخطاب الروائي، مما جعله يوظف بعض 
استعان  كما  الممكن،  والوعي  الكائن،  والوعي  العالم،  إلى  الرؤية  مثل:  المفاهيم، 
تلقي  طريقة  تحليل  تروم  دراستنا  فإن  لذا  التكوينية؛  بالبنيوية  مزجها  أخرى  بمناهج 
الناقد للمفاهيم، والكشف عن بعض الإشكالات التي طرحها المنهج التكاملي الذي 

دراساته. في  اعتمده 

الكلمات المفتاحية:

البنيوية التكوينية، التلقي، النقد الروائي، المنهج التكاملي، حميد لحمداني

ضاد مجلة لسانيات العربية وآدابها                             E-ISSN: 2718-0468                 المجلد: 6              العدد: 12          أكتوبر  2025م

تلقي البنيوية التكوينية في النقد الروائي عند حميد لحمداني

النقد  التكوينية في  البنيوية  الدين. )2025(.تلقي  للاستشهاد/ :Atif  için / For Citation أشرقي، صلاح 
https://www.https://www.  105105 - -253253  ،  ،1212ع، ع مج66،  وآدابها.  العربية  لسانيات  مجلة  لحمداني. ضاد  عند حميد  مجالروائي  وآدابها.  العربية  لسانيات  مجلة  لحمداني. ضاد  عند حميد  الروائي 

/  //  /daadjournal.comdaadjournal.com



254

The Reception of Genetic Structuralism in Hamid Lahmi-

dani’s Novel Criticism

Salaheddine Acharki
 Researcher in Modern Literature, Regional Academy of Education and

 Training, Oriental Region, Morocco
E-Mail: saho.fede@gmail.com

Orcid ID: 0000-0002-4661-9488

Abstract:

This article aims to focus on the issue of reception of genetic struc-
turalism in novel criticism by one of the most important Moroccan 
and Arab critics, Hamid Lahmidani. Lahmidani sought to work with 
genetic structuralism in analyzing novel discourse, which led him to 
employ some concepts, such as: the vision of the world, existing con-
sciousness, and possible consciousness. He also used other methods 
that he combined with genetic structuralism. Therefore, our study 
aims to analyze the critic’s method of receiving concepts, and to re-
veal some of the problems raised by the integrative method that he 
adopted in his studies.

Keyword:

Genetic structuralism, Reception, Novel criticism, Integrative 
methodology, Hamid Lahmidani.

تلقي البنيوية التكوينية في النقد الروائي عند حميد لحمداني                                                                                     د. صلاح الدين أشرقي

Research Article Received: 04.08.2025 Accepted: 25.08.2025 Published: 31.10.2025



255

ضاد مجلة لسانيات العربية وآدابها                           E-ISSN: 2718-0468                    المجلد: 6                  العدد: 12               أكتوبر  2025م

تقديم: 

لقد تأسس النقد الروائي بالمغرب بفعل تفاعله مع نظريات النقد الغربية بمختلف 
أنواعها،  ونظريات النقد الاجتماعي خاصة، وفي مقدمتها البنيوية التكوينية التي تلقاها 
مجموعة من النقاد المغاربة، سواء في نقد الشعر كما نجد عند محمد بنيس في كتابه 
»ظاهرة الشعر المعاصر«، أم في نقد الرواية عند حميد لحمداني الذي يعد موضوع  
في  ومساءلته  التكويني  البنيوي  مشروعه  مناقشة  إلى  نسعى  إننا  الدراسة؛ حيث  هذه 

ضوء مفهوم التلقي الذي يََعني طريقة فهم الناقد للبنيوية التكوينية واستيعابه لها.

وتحسن الإشارة إلى أن هناك مجموعة من الدراسات السابقة التي تناولت تجربة 
لحمداني مع المنهج البنيوي التكويني)))، وسعت إلى وصف هذه التجربة ولم تكشف 
تلقي حميد  لمناقشة طريقة  الدراسة  تأتي هذه  تطرحها، ولهذا  التي  عن الإشكالات 
لحمداني والكشف عن الإشكالات التي تطرحها؛ أي إن الدراسة تندرج ضمن نقد 
النقد الذي سماه الناقد عبد الرحمن التمارة »النص الثالث« قائلا: »يتجلى نقد النقد 
النقد، وتََظهر صورته وماهيته شكلا من الاشتغال في مجال معرفي  نوعا خاصا من 
يتجاوز خطاب النقد في مستواه الأول، لذلك فالنص الثالث )نص نقد النقد( مقرون 

تحققه بتجاوز النص الثاني«))).

تسعى هذه الدراسة إلى مناقشة الأسئلة الآتية:

كيف تلقى لحمداني مفاهيم البنيوية التكوينية؟ هل حافظ على نفس المعاني التي 
اكتسبتها تلك المفاهيم عند غولدمان أم إنه اجتهد في تطويرها؟

الانسجام  مستوى  حيث  من  إليه  لجأ  الذي  التكاملي  المنهج  سلامة  مدى  وما 
المعرفي؟

))) ونذكر على سبيل المثال فقط وليس الحصر دراسة بعنوان: »في نقد المناهج المعاصرة« لعبد الرحمن 
بوعلي، ودراسة موسومة بـ: »إشكالية المناهج في النقد الأدبي المغربي المعاصر« لمحمد خرماش.

)))	 نقد النقد: بين التصور المنهجي والإنجاز النصي: 19.



256

تلقي البنيوية التكوينية في النقد الروائي عند حميد لحمداني                                                                                     د. صلاح الدين أشرقي

1- الرؤية المنهجية:

البنيوية  تمثّلّوا  الذين  الأوائل  والعرب  المغاربة  النقاد  من  لحمداني  حميد  يُعُد 
التكوينية منهجيا وطبقوها على النصوص، فبعدما كانت البنيوية الشكلانية هي المُُهيمنة 
على النقد المغربي بصفة عامة والنقد الروائي بصفة خاصة، ظهرت البنيوية التكوينية 
وجاءت بتصور جديد لا ينحصر في بنية النص الداخلية فقط، وإنما يجمع بين النسق 
النصي والسياق الخارجي، ويُعُد هذا »الإبدال المعرفي« الجديد سببا مباشرا في تبني 
الناقد للبنيوية التكوينية، إن حديثنا عن الرؤية المنهجية سيتوجه بالأساس إلى عنصرين، 

هما: المفاهيم وقضية المنهج التكاملي.

التكوينية؛ حيث إنها تشرح  تُُشكّّل المفاهيم الأساس النظري والمنهجي للبنيوية 
مشروع لوسيان غولدمان النقدي سواء من حيث الجانب النظري كما هو الشأن في 
مفهومي البنية الدالة والرؤية إلى العالم، أم من حيث الجانب الإجرائي كما يتضح من 
خلال مفهومي الفهم والتفسير؛ لذا فإن تََمثّلّ هذه المفاهيم يجب أن يكون تمثّلّا حذرا 
البنيوية  الناقد حول مفاهيم  الوقت نفسه، وسنحاول أن نعرض تصورات  ودقيقا في 
التكوينية التي وظفها على أساس أن نناقش طريقة تلقيه لها لاحقا، وسنبدأ أولا بكتاب 
»الرواية المغربية ورؤية الواقع الاجتماعي« الذي يسبق كتاب »من أجل تحليل سوسيو 

بنائي للرواية« من حيث التأليف، غير أنه صدر بعده من حيث النشر))).

وما يجب الإشارة إليه هو أن لحمداني لم يُقُدّّم مدخلا نظريا يشرح فيه مفاهيم 
البنيوية التكوينية، مثل: الرؤية إلى العالم، والبنية الدالة، ومفهوم التماثل...؛ بل اكتفى 
بإشارات طفيفة في مواضع مختلفة من الكتاب، وأول مفهوم نصادفه عنده هو الرؤية 
إلى العالم الذي يُعُد مفهوما مركزيا عند لوسيان غولدمان؛ حيث إن مختلف الدراسات 
التي قام بها كانت تبحث عن هذه الرؤية، وهذا ما يظهر بشكل واضح في كتابه »الإله 
الخفي«)))، وعليه فإن مجمل اهتمام التحليل البنيوي التكويني منصب حول الرؤية إلى 
العالم، وبالعودة إلى لحمداني لا نجد في عمله هذا شرحا لهذه الرؤية أو ذكرا لها 
إلا في بعض الفقرات كما في قوله: »لا ينبغي أن نفهم من رؤية الأديب هنا المدلول 

روافد التحليل في النقد الأدبي الحديث بالمغرب: 132. 	(((
))) ينظر كتاب الإله الخفي.



257

ضاد مجلة لسانيات العربية وآدابها                           E-ISSN: 2718-0468                    المجلد: 6                  العدد: 12               أكتوبر  2025م

الإيديولوجي الواسع لها أي رؤية العالم التي تحدث عنها مثلا لوسيان غولدمان في 
كتابه الإله المتواري )...( وهي رؤية تتولد كما رأينا على يد الجماعة وليس على يد 

الفرد المبدع«))).

إن سبب عدم اهتمام الناقد بمفهوم الرؤية إلى العالم يرجع إلى كونه لم ينظر إليه 
اكتفى  أنه  هو  والدليل  المغربية،  للروايات  التكويني  البنيوي  تحليله  في  غاية  بوصفه 
لذا  فيه؛  للتّّعمق  الخفي«  »الإله  غولدمان  كتاب  على  وأحال  ذكرناها  التي  بالإشارة 
فإن الرؤية إلى العالم لا تحضر بوصفها مفهوما بنيويا تكوينيا وأساسا للدراسة عند 
لحمداني)))، فعن أي رؤية يتحدث الباحث؟ إنه يتحدث عن رؤية جديدة من »ابتكاره« 
الروائية؛  تبناها واشتغل بها في تحليله للنصوص  التي  الواقع الاجتماعي  وهي رؤية 
حيث لم يلتزم بمفهوم غولدمان، بل اقترح مفهوما آخر حلََّ محله، ولم يقتصر تمثّلّه 
إلى  ينقسم  الذي  الوعي  الرؤية فقط، بل وظّفّ كذلك مفهوم  للمفاهيم على مفهوم 
أنواع مختلفة، ومن أهمها: الوعي الكائن والوعي الممكن، وبخاصة الوعي الممكن 
الذي يؤدي إلى تشكيل الرؤية إلى العالم، ويقول لحمداني موضحا تصوره للمفهومين 
معا: »إن مفهوم الوعي الواقع محدد بأنه الوعي الذي يمتلكه كل أفراد جماعة أو طبقة 
اجتماعية سواء كان فكرها سائدا أو غير سائد، وهو يختلف عن الإيديولوجيا لأن هذه 
الأخيرة ترفع الوعي الواقع إلى درجة الوعي الممكن، ولذلك فكل الفئات أو الطبقات 
لها وعيها الكائن الذي يشترك فيه جميع أفرادها، ولها إيديولوجيتها، أي وعيها الممكن 

الذي تتم صياغته في الغالب من طرف مثقفي هذه الطبقات أو من طرف أدبائها«))).

ولم يلتزم الناقد بمصطلحي الوعي الكائن والوعي الممكن فحسب، وإنما استخدم 
مصطلحات أخرى، مثل قوله: »ومن شأن الوعي المتصالح أن يُسُهم في إبطاء الحركة 
التاريخية، بينما يُسُهم الوعي الانتقادي ـ خصوصا إذا كان يحمل رؤية شمولية ـ في 
جعل الحركة التاريخية حثيثة الخُُطى، وليس هناك من شك في أن الوعي الانتقادي له 
مستويات تتفاوت في قيمتها، منها ما يتخذ الانتقاد مظهرا فحسب، ولذلك نراه يلتقي 
في نهاية الأمر مع المواقف المتصالحة، ومنها ما لا يمكن اعتباره بناءًً، ومنها مايكشف 
جميع العناصر المتفاعلة في الواقع، فيميز السلبي منها والإيجابي، وقد يذهب الوعي 

))) الرواية المغربية ورؤية الواقع الاجتماعي : دراسة بنيوية تكوينية: 22.
))) روافد التحليل في النقد الأدبي الحديث بالمغرب: 226.

))) الرواية المغربية ورؤية الواقع الاجتماعي : دراسة بنيوية تكوينية: 30.



258

تلقي البنيوية التكوينية في النقد الروائي عند حميد لحمداني                                                                                     د. صلاح الدين أشرقي

الانتقادي في أقصى درجاته تكاملا إلى امتلاك وضوح للرؤية المستقبلية »)))، ونلاحظ 
في هذه الفقرة أن الناقد وظف مصطلحات مختلفة وهي الوعي المتصالح ويقصد به 
الوعي الكائن، والوعي الانتقادي ويََعني به الوعي الممكن؛ ومنه يتضح أن لحمداني 
لم يلتزم بالمفاهيم كما هي في أصلها، بل يسعى دائما إلى تأويلها واقتراح مصطلحات 

جديدة.

 واستكمالا لمسار تََلقي لحمداني للمفاهيم ننتقل إلى كتاب آخر وهو »من أجل 
تحليل سوسيو بنائي للرواية«، وأول مفهوم يصادفنا هو عنوان الكتاب، ونلاحظ أن 
البنيوية التكوينية كأن يقول من »أجل تحليل بنيوي تكويني  الناقد لم يوظف مفهوم 
للرواية«، وقد سوََّغ اختياره لهذا المفهوم؛ حيث كان يريد الابتعاد قدر الإمكان عن 
توظيف مصطلح البنيوية التكوينية؛ نظرا لأن مفهوم البنية في البنيوية التكوينية لم يحظ 
لنا أي رصيد معرفي يشرح  يُقُدم  بأي قيمة لدى لحمداني لأن لوسيان غولدمان لم 
لنا مفهوم البنية وكيف يمكن دراسته من الداخل؛ بل اكتفى بكلام عام يتعلق بالالتزام 
البنيوية  أن  يرى  كما  الدالة،  البنية  استخراج  على  والحرص  سواه  شيء  ولا  بالنص 
وتحليلها)))، وهذه  البنية  دراسة  المساعدة على  الإجرائية  الوسائل  تُقُدم  لم  التكوينية 
الناقد لتسويغ اختياره لهذا المفهوم الذي يختلف كثيرا عن  التي قدمها  هي الحجج 
البنيوية التكوينية ولا يرتبط بها إلا من حيث الجانب المتعلق بالسوسيولوجيا، وتجدر 
الإشارة إلى أن لوسيان غولدمان وغيره من النقاد الغربيين لم يستخدموا هذا المفهوم 
في مؤلفاتهم؛ بل إنه من »اجتهاد« الناقد الذي حاول أن »يُرُكّّب« بين السوسيولوجيا 
والبنائية المعاصرة فابتكر هذا المفهوم الجديد، ولم يكتف به؛ بل تمثََّل مفهوم »البنية« 
أيضا، إذ يرى أن البنية هي كل ما يرتبط بالمادة الأدبية، والرواية ـ في نظره ـ بنية جمالية 
وفكرية قائمة بذاتها وتتمتع باستقلال نسبي عن باقي البنيات الأخرى)))، لهذا »تصرّّف« 
يبتكر  أن  وحاول  أصله  في  هو  كما  به  يلتزم  ولم  البنية،  مفهوم  في  لحمداني  حميد 
الدالة. البنية  به  العامة))) ويقصد  البنية  مفاهيم جديدة من داخله، مثل توظيفه مفهوم 

 إن هذا التصرّّف لا يقتصر على مفهوم البنية فحسب؛ بل نجده كذلك في مفهومي 

الرواية المغربية ورؤية الواقع الاجتماعي : دراسة بنيوية تكوينية: 527.  	(((
من أجل تحليل سوسيو بنائي للرواية: رواية المعلم علي نموذجا: 20. 	(((
من أجل تحليل سوسيو بنائي للرواية: رواية المعلم علي نموذجا: 9. 	(((

من أجل تحليل سوسيو بنائي للرواية: رواية المعلم علي نموذجا: 63. 	(((



259

ضاد مجلة لسانيات العربية وآدابها                           E-ISSN: 2718-0468                    المجلد: 6                  العدد: 12               أكتوبر  2025م

للدلالة  أخرى  مصطلحات  لحمداني  وظّفّ  حيث  الممكن؛  والوعي  الكائن  الوعي 
عليهما وهما: الوعي، ودون الوعي)))، ويقصد بالوعي »الوعي الممكن«، ويظهر هذا 
في قوله: »وقد يرتبط الوعي بطموح واضح لتغيير الحالة«)))، إن الوعي الممكن، عند 
يََنقلنا من حال إلى آخر، فالهدف منه تغيير الوضعية ويكون مرتبطا دائما  غولدمان، 
بالمستقبل وهذا المعنى يتطابق مع الدلالة التي أعطاها لحمداني لمفهوم الوعي الذي 
يمكن اعتباره مفهوما عاما لا يتعلق بنوع من أنواع الوعي التي اقترحها غولدمان، أما 
مصطلح دون الوعي فيرادف مفهوم الوعي الكائن، وتجدر الإشارة إلى أن لحمداني 
لم يلتزم بمفهوم دون الوعي للدلالة على الوعي الكائن فحسب؛ بل وظف مفاهيم 
»تتصل  قوله:  المعطى  هذا  يؤكد  وما  الشعبي،  والوعي  العادي،  الوعي  مثل  أخرى، 
بسيط  ينتقل من عامل  أن  بها علي  تََمكن  التي  بالطريقة  الرواية  في  المركزية  الفكرة 
محدود الوعي: له وعي عادي، وهو ما أطلقنا عليه مستوى دون الوعي أي أدنى حد 
فيه، وقد  الذي يعيش  الوسط  بالعلاقة مع  يُعُبّّر عن تكيف الإنسان واحتفاظه  ممكن 
يُسُمى وعيا شعبيا، أما غولدمان فقد حدده بمصطلح الوعي الواقع أو الكائن«)))، وهذه 

هي المفاهيم التي تمثّلّها لحمداني ووظفها في هذا الكتاب.

بتوظيفه  الذي لم يتحدث عنه واكتفى  العالم  إلى  الرؤية   ونلاحظ غيابا لمفهوم 
توظيفا عابرا في مرحلة التفسير، ولا يقف استثمار الناقد للبنيوية التكوينية عند العملين 
السابقين فقط، بل نجد أعمالا أخرى، مثل كتابه »النقد الروائي والإيديولوجيا« الذي 
بتقديم معرفة  العمل  المفاهيم وتوضيح معانيها؛ حيث اهتم في هذا  اهتم فيه بشرح 
العالم  إلى  الرؤية  مفهوم  وهو  التكوينية  البنيوية  في  المركزي  المفهوم  حول  نظرية 
عكس ما وجدناه في العملين السابقين، ويرى أن هذه الرؤية  تتكوّّن داخل جماعة أو 
طبقة معينة في احتكاكها بالواقع، وصراعها مع الجماعات الأخرى، ويقول موضحا 
دور المُُبدع في تََشكيل هذه الرؤية: »إن دور المبدع هو إبراز هذه الرؤية وبلورتها في 
أفضل صورة ممكنة ومتكاملة لها، أي أنه يُعُبّّر من خلالها عن الطموحات القصوى 
للجماعة التي ينتمي إليها أو يُعُبّّر عن أفكارها، وهذا يعني أن المبدع ليس هو صاحب 
الرؤية الفكرية في العمل الروائي، ولكنه مُُبرزها، ومُُوضّّحها فقط«)))، إن المتأمل في 

))) من أجل تحليل سوسيو بنائي للرواية: رواية المعلم علي نموذجا: 52.

من أجل تحليل سوسيو بنائي للرواية: رواية المعلم علي نموذجا: 54. 	(((
من أجل تحليل سوسيو بنائي للرواية: رواية المعلم علي نموذجا: 77.  	(((

النقد الروائي والإيديولوجيا: من سوسيولوجيا الرواية إلى سوسيولوجيا النص الروائي: 66. 	(((



260

تلقي البنيوية التكوينية في النقد الروائي عند حميد لحمداني                                                                                     د. صلاح الدين أشرقي

هذا النص سيلاحظ أن لحمداني حافظ على نفس المعنى الذي منحه غولدمان للرؤية 
الوضوح  من  الأقصى  الحد  يبلغ  وعي جمعي  »ظاهرة  أنها:  رأى  العالم؛ حيث  إلى 
التصوري والحسي في وعي المفكر أو الشاعر«)))، وما هو جديد في هذا الكتاب هو 
تطرق الناقد إلى مفهومي الفهم والتفسير، وهذا ما يظهر في قوله: »إن تحليل الرواية 
يُسُميه غولدمان  ما  الداخلية، وهذا  العمل  بنية  إلى  الأول  المقام  في  يتجه  أن  ينبغي 
 ،La Compréhensionالفهم التحليل، ويُطُلق عليها: مرحلة  المرحلة الأولى من 
ومن المعروف أن غولدمان لا يقف عند هذا الحد، ولكنه يقول أيضا بضرورة الانتقال 
إلى المرحلة الثانية، وهي المرحلة التي تؤكد انتماء منهجه إلى سوسيولوجيا الأدب، 
ويُطُلق عليها مرحلة التفسير L’explication ويتم فيها الربط بين البنية الدالة وبين 
عند  ونجد  هذا  للمجتمع«)))،  الثقافي  الواقع  في  المتصارعة  الفكرية  البنيات  إحدى 
الناقد عملا آخر تطرق فيه إلى مفاهيم البنيوية التكوينية، وهو »الفكر النقدي الأدبي 
في  يحضر  لم  جديد  مفهوم  شرح  هو  العمل  هذا  قدمها  التي  والإضافة  المعاصر«، 
الأعمال السابقة، وهو مفهوم التماثل الذي عبّّر عنه الناقد بمصطلح العلاقة التماثلية 
التي  العلاقة هي  وهذه  المحتوى،  وبنية  المدلول  »بنية  بين:  نظره،  في  تكون،  والتي 
تُُبرهن على أن المبدع كان خاضعا في صياغته المحتوى إلى بنية سابقة على الإبداع 
فهذه هي  اجتماعية محددة«)))،  لجماعة  العالم  رؤية  بنية  إلى  أي  المدلول  بنية  وهي 
مفاهيم البنيوية التكوينية التي تََمثّلّها الناقد في أعماله، والمُُتتبع لمسار تََمثّلّه لها يُلُاحظ 
تطوّّرا في المفاهيم التي وظفها، كما يتضح له أيضا اجتهاده في ابتكار مفاهيم جديدة 

وعدم الالتزام بمفاهيم لوسيان غولدمان الأصلية.

يطرح تمثُُّل لحمداني قضية مركزية من حيث المنهج وهي ما أسميناها »بالمنهج 
التكاملي«؛ حيث تحضر البنيوية التكوينية بوصفها المنهج الإطار الذي يُوُجه الدراسة، 
يتضح  ما  وهذا  أخرى،  مناهج  مع  تتفاعل  وإنما  المطلقة،  هيمنتها  تفرض  لا  لكنها 
للمناهج  بالنسبة  متقدم  مستوى  عن  يعبر  التكويني  البنيوي  »المنهج  الناقد:  قول  في 
السابقة في فهم يقترب من الروح العلمية لطبيعة العلاقة الموجودة بين الإبداع والواقع 

الإله الخفي: 48. 	(((
النقد الروائي والإيديولوجيا : من سوسيولوجيا الرواية إلى سوسيولوجيا النص الروائي: 68. 	(((

الفكر النقدي الأدبي المعاصر : مناهج ونظريات ومواقف: 73. 	(((



261

ضاد مجلة لسانيات العربية وآدابها                           E-ISSN: 2718-0468                    المجلد: 6                  العدد: 12               أكتوبر  2025م

الاجتماعي والإنساني، وأنه يستوعب جل جهود أنماط النقد الأدبي المعاصر بما فيها 
الاتجاه البنيوي الحديث، ويترك نفسه مفتوحا على إمكانية الاستفادة من الدراسات 

الجمالية التي تهتم بالبنى الداخلية للأعمال الأدبية«))).

وعليه يظهر أن لحمداني يمتلك رؤية منهجية منفتحة تمزج بين البنيوية التكوينية 
وبين الاتجاه البنيوي اللغوي؛ حيث يقول مؤكدا هذا الطرح: »إن ما نجده من ملامح 
التحليل البنيوي في هذه الدراسة إنما هو استلهام لبعض المفاهيم الأساسية الأولى 
مجال  في  ظهرت  التي  بالحقائق  متصلة  مفاهيم  وهي  البنيويون،  عليها  يعتمد  التي 
إدراك طبيعة التعبير اللغوي بشكل عام«)))، وتظهر استفادة الناقد من البنيوية اللغوية 
الشكلانية، بشكل واضح، في كتابه »من أجل تحليل سوسيو بنائي للرواية«، إذ أشار 
إلى بعض أعمال البنيويين الشكلانيين الذين استثمر مقترحاتهم، مثل: فلاديمير بروب، 
كثيرا  لحمداني  بها  تأثر  التي  الحكائية)))  الوحدة  نظرية  اقترح  الذي  وتوماشيفسكي 

ووظفها في تحليله.

إن الدافع الذي جعل الناقد يوظف البنيوية الشكلانية هو افتقار البنيوية التكوينية 
إلى آليات محددة لتحليل بنيات النص الداخلية، الأمر الذي دفعه إلى الانفتاح على 
آليات البنيوية الشكلانية، ولم يقف عند هذا الحد فقط؛ بل »طعََّم« البنيوية التكوينية 
إيديولوجية  أصوات  على وجود  تؤكد  التي   الباختينية  الحوارية  أخرى وهي  بنظرية 
داخل العمل الروائي، وهي تختلف عن البنيوية التكوينية التي تبحث عن الإيديولوجيا 
خارج النص، فالحوارية التي اقترحها باختين ترى أن الإيديولوجيا توجد داخل النص 
لا خارجه، وقد شرح لحمداني كيفية حضور الإيديولوجيات داخل النص الروائي وفق 
أصوات  يتم عن طريق خلق  هذا  الإيديولوجيات  »وحضور  قائلا:  الحوارية  النظرية 
متعددة في عمل روائي واحد، كل منها تُُمثله شخصية أو عدد من الشخصيات تعكس 
نفسها بنفسها، وتعبّّر عن موقفها الخاص، وتدخل في صراع ذي طابع حواري)...( مع 
شخصيات أخرى، ويكون موقف الناقد حياديا لأنه لا يتدخل إطلاقا لجانب صوت 
دون آخر«)))، إن سبب اهتمام الناقد بالحوارية يرجع إلى استيعابها للجانب اللساني 

الرواية المغربية ورؤية الواقع الاجتماعي: دراسة بنيوية تكوينية: 14. 	(((
الرواية المغربية ورؤية الواقع الاجتماعي: دراسة بنيوية تكوينية: 14.  	(((

))) من أجل تحليل سوسيو بنائي للرواية: رواية المعلم علي نموذجا: 13.

من أجل تحليل سوسيو بنائي للرواية: رواية المعلم علي نموذجا: 17. 	(((



262

تلقي البنيوية التكوينية في النقد الروائي عند حميد لحمداني                                                                                     د. صلاح الدين أشرقي

الدراسة  أما  الداخل،  من  النص  دراسة  هي  منها  فالغاية  الأدب،  دراسة  في  والبنائي 
الخارجية فتعتمد على البنيوية التكوينية، ويظهر هذا في قوله: »غير أننا سنحتفظ إلى 
جانب ذلك بالنظرة الجدلية التي تربط النص كصوت إيديولوجي له معنى في كليته 

)...(، ببنية فكرية أشمل هي البنية الفكرية التي ينتمي إليها تفكير المبدع«))).

المغربي  الروائي  النص  دراسة  إلى  التطعيم،  هذا  خلال  من  الناقد،  سعى  لقد   
دراسة شاملة تهتم بالبنيات الداخلية وكذلك بالسياقات الخارجية الإيديولوجية، وبما 
أن المنهج البنيوي التكويني الذي تبناه غير قادر على الجمع بين الدراستين الداخلية 
والخارجية؛ نظرا لعدم وجود وسائل وتقنيات تساعده على تحليل البنيات النصية، فقد 
لجأ إلى التطعيم من أجل أن يُغُطي هذا النقص، غير أن هذا السلوك النقدي الذي قام 

به يطرح بعض الإشكالات والأسئلة التي سنحاول مناقشتها فيما سيأتي.

2- في مناقشة الرؤية المنهجية عند حميد لحمداني

إن ما نسعى إلى القيام به هو مناقشة طريقة تلقي الناقد للمفاهيم، وكذلك التفاعل 
تعدد  على  تتأسس  بل  معين؛  منهج  عند  تقف  لا  التي  المنفتحة  المنهجية  رؤيته  مع 
المناهج والتكامل فيما بينها، وتجدر الإشارة إلى أن هذا المحور من الدراسة عبارة 
عن مناقشة نقدية تروم البناء لا الهدم، وليس القصد التقليل من فهم الناقد واستيعابه 
للبنيوية التكوينية، كيف ذلك وهو من أوائل النقاد المغاربة الذين انفتحوا على المناهج 

النقدية الغربية وأسسوا الدرس النقدي الروائي بالمغرب.

للمفاهيم،  الناقد  بالنظر في طريقة فهم  النقدي  النقاش  نبدأ  التوضيح،  وبعد هذا 
وأهم إشكال تطرحه هذه الطريقة يتجلى في إعادة صياغة مفاهيم لوسيان غولدمان 
 Vision of reality  وََفق فهم الناقد الخاص، وهذا ما يتضح في مفهوم رؤية الواقع
الذي يختلف عن مفهوم الرؤية إلى العالمVision of the world ؛ حيث إنه يتخذ 
طابعا »فرديا«، فعندما نقول رؤية الواقع، فإننا نركز على رؤية المبدع لواقعه بالدرجة 
الأولى، بخلاف الرؤية إلى العالم التي تُُعد مجموعة من المشاعر والتطلعات التي لا 
الفرد فقط؛ بل تََشترك فيها المجموعة، فأطروحة غولدمان تؤكد أن صاحب  تخص 
الفكرة لا تحضر في مفهوم  الجماعة، وهذه  الفرد وإنما  ليس هو  العالم  إلى  الرؤية 

من أجل تحليل سوسيو بنائي للرواية: رواية المعلم علي نموذجا: 19.  	(((



263

ضاد مجلة لسانيات العربية وآدابها                           E-ISSN: 2718-0468                    المجلد: 6                  العدد: 12               أكتوبر  2025م

رؤية الواقع الذي ينظر إلى المُُبدع بوصفه فردا لا يُعُ�بِِّر عن رؤية تشترك فيها فئة معينة 
من المجتمع، وما يؤكد هذا الطرح هو تقسيم لحمداني الروايات المغربية التي حللها 
هذا  بََنى  وقد  للواقع)))،  منتقدة  وروايات  الواقع،  مع  متصالحة  روايات  قسمين:  إلى 
التقسيم على مفهوم رؤية الواقع، وحصر الرؤية الأولى في تصالح الرواية مع الواقع 
الاجتماعي بالمغرب؛ حيث بحث الروائيون المغاربة عن »اللحظة السعيدة«، والرضا 
الانتقادية  الرؤية  فتُُمثل  الثانية  الرؤية  أما  تغييره،  في  المساهمة  دون  السََّلبي  بالواقع 
للواقع الاجتماعي بطريقة لا تخلو من النبرة التشاؤمية تارة، وهي رؤية ترتبط بمؤثرات 
إيديولوجية ترتقب التغيير والإصلاح ولا ترغب في الرضوخ والانحناء والتصالح)))، 
تربط  إيديولوجية  أحكام  إلى  يؤدي  قد  والانتقاد  التصالح  ثنائية  من  الناقد  وانطلاق 
رؤية المُُبدع بالواقع ربطا آليا، لذا كان يجب على الناقد أن يُحُلل كيف عبََّر الروائيون 
المغاربة عن رؤيتهم إلى العالم التي تتماثل مع رؤية الطبقة التي مثَّلَوها أو عبََّروا عن 
التصالح  ثنائية  انطلاقا من  للواقع الاجتماعي  التركيز على رؤيتهم  طموحاتها وليس 
والانتقاد، إذ يرى غولدمان أن ما هو حاسم في هذه الرؤية: »ليس هي نوايا المؤلف، 
ضد  وأحيانا  المبدع  رغبة  عن  بمعزل  النّتّاج،  يكتسبها  التي  الموضوعية  الدلالة  بل 
الأعمال  في  نجدها  التي  الرؤية  أن  غولدمان  كلام  خلال  من  لنا  ويتضح  رغبته«)))، 
الأدبية أو الفكرية ليست من نتاج المؤلف الفرد، وإنما منبعها هي الجماعة التي تُُعد 
المُُبدع الحقيقي لها، مما يجعلنا نقول إن رؤية الواقع التي وظفها لحمداني ركّّزت على 
المبدع  تُحُاسب  مباشرة  إيديولوجية  إلى أحكام  أدى  للواقع، مما  الفرد  المبدع  نظرة 
انطلاقا من تصالحه مع الواقع أو انتقاده له، ونحن نرى بأن الرؤية إلى العالم أشمل 
ر تعبيرا دقيقا عن المنهج البنيوي التكويني وهذا ما لم ينتبه  وأعم من رؤية الواقع وتُعُ�بِِّ

إليه لحمداني؛ حيث إن مفهوم الرؤية يتخذ معنى خاصا في البنيوية التكوينية.

واستمرارا في مناقشة تلقي لحمداني للمفاهيم نصل إلى مفهومي الوعي الكائن 
وتطرح   ،Possible consciousnessالممكن والوعي   Actual consciousness
طريقة تعامل الناقد معهما بعض الإشكالات أهمها اعتباره الوعي الكائن هو الوعي 
الوعي  عن  أي  الإيديولوجيا؛  عن  يختلف  وأنه  اجتماعية  طبقة  كل  تمتلكه  الذي 

ينظر كتاب الرواية المغربية ورؤية الواقع الاجتماعي: دراسة بنيوية تكوينية. 	(((
))) البنيوية التكوينية في المقاربات النقدية العربية المعاصرة: 238.

))) البنيوية التكوينية والنقد الأدبي: 48.



264

تلقي البنيوية التكوينية في النقد الروائي عند حميد لحمداني                                                                                     د. صلاح الدين أشرقي

الممكن، وهذا الكلام يخالف ما قصده لوسيان غولدمان؛ حيث إن الوعي الكائن ليس 
هو الوعي العادي الذي يوجد عند كل الفئات أو الطبقات الاجتماعية؛ بل إنه بداية 
»لنضج« الوعي عند فئة اجتماعية ما، أو هي البذور الأولى لبداية تغيير وضعية مجموعة 
اجتماعية معينة، لذا فإنه ليس وعيا اعتباطيا؛ بل إنه يشارك في التغيير ويساهم بقوة في 
الانتقال من وضع سلبي إلى وضع آخر إيجابي يتجسد في الوعي الممكن، وبذلك 
ما نجده عند لحمداني  التكوينية، عكس  البنيوية  أهمية كبيرة في فلسفة  فإنه يكتسي 
الذي رأى بأنه وعي بسيط وعادي ففصله عن الوعي الممكن؛ لكنه لم ينتبه إلى العلاقة 
العضوية بينهما، إذ إن غولدمان يربط بين الوعيين ضمن علاقة جدلية، فالوعي الكائن 
يُفُضي إلى الوعي الممكن، وهذه هي طبيعة الفلسفة الجدلية التي اعتمدها غولدمان 
وبالإضافة  الانفصال،  لا  الاتصال  بمبدأ  تشتغل  فلسفة  وهي  التكوينيبة،  البنيوية  في 
ابتكر لحمداني مفاهيم أخرى ووظّفّها للدلالة على مفهومي الوعي الكائن  إلى هذا 
والوعي الممكن، مثل الوعي المتصالح والوعي الانتقادي، وبذلك فقد تحوّّل الأمر 
وينفصلان  يتصارعان  إنهما  بل  بينهما أي صلة،  تربط  إيديولوجيين لا  إلى مفهومين 
عن بعضهما البعض، ويُصُبح الوعي المتصالح سلبيا والوعي الانتقادي إيجابيا، ومن 
هنا يتضح الانحراف عن المعنى الأصلي؛ حيث لم يكن قصد غولدمان هو الحكم 
إلى  يسعى  كان  بل  الممكن،  الوعي  على  بالإيجاب  أو  الكائن  الوعي  على  بالسلب 

إيجاد نوع من التماثل والترابط بينهما الذي يُفُضي إلى رؤية شاملة للعالم.

يتواصل »اجتهاد« لحمداني في ابتكار مصطلحات جديدة؛ حيث وظّفّ مصطلح 
الوعي  به  الوعي ويقصد  الممكن ومستوى دون  الوعي  للدلالة على  الوعي  مستوى 
البنيوية  في  مركزية  مكانة  يكتسي  الوعي  مفهوم  أن  إلى  الإشارة  وتحسن  الكائن، 
التكوينية، وقد حذّّر غولدمان من الفهم الخاطئ له في قوله: »وهو موضوع لا يستطيع 
علماء الاجتماع والنفس الاستغناء عنه، فيستعملون كلمة الوعي بدون خََشية الوقوع 
في سوء تفاهمات كبيرة وخطيرة«)))، لقد وظف لحمداني مفهوم الوعي للدلالة على 
المعنى نفسه، غير أنهما يختلفان تماما، لمجموعة  الوعي الممكن وكأنهما يحملان 
من الأسباب أهمها: أن مفهوم الوعي عام يحتمل أكثر من معنى وهو لا يرتبط بمجال 
معين؛ بل إنه موجود في مجموعة من المجالات، وقد أوضح غولدمان صعوبة تحديد 

البنيوية التكوينية والنقد الأدبي: 33. 	(((



265

ضاد مجلة لسانيات العربية وآدابها                           E-ISSN: 2718-0468                    المجلد: 6                  العدد: 12               أكتوبر  2025م

الأساسية  الكلمات  بين  من  هو  »الوعي  قوله:  في  دقيق  بشكل  الوعي  من  المقصود 
المستعصية على التحديد الدقيق، إذ إن لها موضوعا لا نعرف إلا القليل من امتداده 
وبنيته«)))، وعليه فإن توظيف الناقد للوعي أفقد الوعي الممكن خصوصيته ، إذ لم ينتبه 
الناقد إلى أن مفهوم الوعي الممكن يتخذ معنى محددا وخاصا يتماشى ومنهج لوسيان 

غولدمان.

أما الوعي الكائن فقد حضر بمصطلح آخر وهو مستوى دون الوعي، ولمناقشة 
الصدد:  هذا  في  يقول  الذي  غولدمان،  مؤلفات  إلى  العودة  من  بد  لا  المفهوم  هذا 
التي  المسائل  لمختلف  بالنسبة  اجتماعية  فئة  أية  عند  يكون  لحظة،  في  أنه  »والواقع 
تُُطرح عليها، وبالنسبة للحقائق التي تُصُادفها، وعي واقعي، حقيقي قائم، يمكن شرح 
بدرجات  متنوعة، كلها ساهمت،  العوامل ذات طبيعة  كبير من  بعدد  بنيته ومضمونه 
وإنما  الوعي،  غياب  يعني  الكائن لا  الوعي  إن  الوعي«)))،  ذلك  تكوين  في  مختلفة، 
يُقُصد به تكوُُّن وعي بالحالة التي تعيشها مجموعة اجتماعية ما في واقعها الحاضر، 
تأثير  ويقول غولدمان موضحا  للتغيير،  بداية  يُعُد  بالعكس  بل  ليس وعيا سلبيا  وهو 
هذا الوعي ومساهمته في التغيير: »مما يؤدي إلى تغييرات بنيوية ليس فقط في وعيهم 
القائم، بل كذلك في وعيهم الممكن الذي هو أساس الوعي الأول )القائم(«))) ، وعليه 
فإن توظيف لحمداني مفهوم دون الوعي الذي يََعني الحد الأدنى في سُُلم الوعي أو 
قد يََعني انعدام الوعي لا يتوافق مع المفهوم الأصلي؛ حيث إن الوعي الممكن الذي 
يُجُسّّد قمة الوعي ينتج عن الوعي الكائن، فهل يمكن أن ينشأ وعي ممكن عن دون 
الوعي )الوعي الكائن(؟ وبالإضافة إلى هذا فقد استخدم الناقد مفاهيم أخرى للدلالة 
على الوعي الكائن، مثل: الوعي العادي، والوعي الشعبي، وهذا التعدد في المفاهيم 
نجده  في حديثه عن مفهوم البنية الدالة Signifying structure؛ حيث »تصرّّف« فيه 
وعََوّّضه بمصطلحات أخرى، مثل: البنية العامة، وهذا الخلط يُشُكّّل إشكالا أساسيا 
في تمثُّلُ لحمداني للمفاهيم، إذ يرى أنها تدل على معنى واحد في حين أنها تختلف 

فيما بينها ولا تؤدي نفس المعنى.

واستكمالا لمناقشة الرؤية المنهجية نصل الآن إلى أحد أهم عناصر هذه الرؤية 

))) البنيوية التكوينية والنقد الأدبي: 33.

))) البنيوية التكوينية والنقد الأدبي: 37.
البنيوية التكوينية والنقد الأدبي: 37.  	(((



266

تلقي البنيوية التكوينية في النقد الروائي عند حميد لحمداني                                                                                     د. صلاح الدين أشرقي

التوجه  انبثق هذا  التكاملي الذي يُعُد عنصرا رئيسا عند لحمداني، وقد  وهو المنهج 
من وعيه بقصور البنيوية التكوينية في الإحاطة بكل ما يتعلق بالخطابات الروائية التي 
درسها، ونحن لا نرفض التكامل بين المناهج؛ بل بالعكس ندعو إليه، لكن بشرط أن 
يكون مؤسسا على بعض الشروط العلمية التي سنوضحها فيما سيأتي، وتجدر الإشارة 
حميد  على  حِِكرا  ليس  الخطابات  تحليل  في  متعددة  مناهج  على  الاعتماد  أن  إلى 
لحمداني فحسب؛ بل إن هناك مجموعة من الدارسين المغاربة والعرب الذين سلكوا 

نفسه))). المسلك 

اختلاف  بينها  ومن  لحمداني،  عند  الإشكالات  بعض  التكاملي  المنهج  يطرح 
الخلفيات المعرفية لتلك المناهج التي جمع بينها؛ حيث إن من أهم الشروط الواجب 
من  ثلة  عليه  أكد  ما  وهو  المعرفي،  الانسجام  مسألة  المنهجي  التركيب  في  توافرها 
النقاد العرب، نذكر من بينهم صلاح فضل الذي يرى أنه لا يمكن أن يلتقي منهجان 
عليها)))؛ حيث  يعتمدون  التي  النظريات  اختلفت  وإذا  المعرفية  أسسهما  اختلفت  إذا 
نجد الناقد قد طعّّم البنيوية التكوينية ببعض وسائل التحليل البنيوي اللغوي، علما أن 
هناك اختلافا واضحا في مفهوم البنيوية، فالدراسة الداخلية عند غولدمان هي دراسة 
حدسية لا تنبني على خلفية معرفية محددة، وإنما تعتمد على بعض الإجراءات العامة، 
الدراسة  أن  في حين  والتناقض...،  والانسجام،  والتأويل،  والتفكيك،  التركيب،  مثل 
محدد  معرفي  حقل  من  مستمدة  علمية  لقواعد  تخضع  اللغوية  البنيوية  في  الداخلية 
وهو اللسانيات، وبالإضافة إلى ذلك فإن البنية في المنهج البنيوي اللساني منغلقة على 
نفسها وثابتة، بينما تتميّّز بالحركية والمرونة في المنهج البنيوي التكويني، ويمكن أن 
نطرح سؤالا هنا وهو كيف يزعم الناقد بأنه يتبنى البنيوية التكوينية وهو يدرس البنيات 

)))	 حيث شكََّل المنهج التكاملي موضة نقدية، إذ حضر في مجموعة من التجارب النقدية العربية، ونمثل هنا 
بالناقد محمد مفتاح الذي يعد من النقاد العرب الأوائل الذين تبنوا رؤية منهجية تكاملية ودافعوا عنها، 
ففي كتابه: »دينامية النص« مزج بين مجموعة من النظريات الغربية، مثل: النظرية السيميوطيقية، النظرية 
الغذامي؛ حيث لجأ  الله  العرب الآخرين نجد عبد  النقاد  الهندسي...: 8، ومن  الشكل  نظرية  الكارثية، 
إلى التركيب بين العديد من النظريات الغربية في كتابه: »الخطيئة والتكفير«، مثل: نظرية البيان، ونظرية 
البنيوية، ثم التشريحية...: 9 وما بعدها، ولا تخلو هذه التجارب التي ذكرناها من بعض الإشكالات التي 
لا يسعفنا المقام لمناقشتها، لكن ما يجب التأكيد عليه أن المنهج التكاملي شكََّل الوسيلة التي خوََّلت 

للناقد العربي إظهار إمكاناته وقدراته.
)))	 مناهج النقد المعاصر ومصطلحاته: 18.



267

ضاد مجلة لسانيات العربية وآدابها                           E-ISSN: 2718-0468                    المجلد: 6                  العدد: 12               أكتوبر  2025م

في  تناقضا  نلمس  حيث  وثابت؟  مغلق  بنيوي  منظور  من  الروائية  للأعمال  الداخلية 
المنطلقات والأسس المعرفية بين المنهجين اللذين ركّّب بينهما.

لم يكتف لحمداني بالبنيوية فقط؛ بل وظّفّ الحوارية الباختينية التي طعّّم بها مرحلة 
الفهم عند غولدمان، وهذا التطعيم لم يأخذ بنظر الاعتبار الانسجام المعرفي؛ حيث إن 
الحوارية أساسها »لساني« وهو ما يتضح في كتاب »الماركسية وفلسفة اللغة«؛ إذ إن 
الهدف الذي كان يريد باختين تحقيقه هو منح اللغة خاصية التفاعل والحوارية، وقد 
اقترح تصورا جديدا للغة من خلال نقده لاتجاهين في الفكر اللساني المعاصر وهما: 
اتجاه الذاتية المثالية، واتجاه الموضوعانية المجردة)))، وهو نقد للأسس الفلسفية لكل 
الخلفية  يؤكد  وما  الثلاثينيات،  حتى  سادت  التي  اللسانية  والمدارس  المذاهب  من 
اللسانية للحوارية هو قول كلٌٌّ من محمد البكري ويمنى العيد: »ومحور تصور باختين 
الدليل  مكان جدلية  من  إليهما  منظورا  بالمجتمع،  اللغة  الكتاب، هو علاقة  هذا  في 
اللغوي كمفعول للبنيات المجتمعية، وهو، من هنا، يعالج عملية التحدث من خلال 
ما يطلق عليه باختين مصطلح التفاعل اللفظي في كل أشكال الخطاب اللغوي، ومنه 
التفاعل وفيه  ينبنيان على هذا  النصي  الحوارية والتداخل  الخطاب الأدبي، فكل من 

تكوينهما«))). يتجسد 

صحيح أن الحوارية تؤكد على وجود الصراع الإيديولوجي في النص إلا أن كيفية 
حضور هذا الصراع تختلف، فهو صراع لساني عند باختين، وهذا ما يؤكده هو في 
قوله: »إن الأشكال التوليفية المتصلة بإدخال وتنظيم التعدد اللساني في الرواية، والتي 
هي أشكال مقيدة خلال النمو التاريخي للجنس الروائي بمختلف مظاهره، لعلى درجة 
معينة،  أسلوبية  بإمكانات  الأشكال، موصولا  تلك  من  واحد  فكل  التنوع،  من  كبيرة 
يتطلب تشييدا أدبيا صحيحا لمختلف اللغات«)))، وعليه فإن الإيديولوجيا هنا لغوية 
وهي »مبنينة في النص« بمعنى توجد داخله لا خارجه، بخلاف غولدمان الذي يرى أن 
المبدع هو الذي يُعُ�بِِّر عن الإيديولوجيا من خلال رؤيته إلى العالم التي تتماثل مع رؤية 
المجموعة التي يُمُ�ثِِّلها، ومن هنا يتضح الاختلاف بينهما، ويمكن تقسيمه إلى قسمين:

 أولا، اختلاف الأسس المعرفية، فالحوارية تصدر عن خلفية لسانية، في حين أن 

الماركسية وفلسفة اللغة: 63 وما بعدها. 	(((
))) الماركسية وفلسفة اللغة: 6.

الخطاب الروائي: 73. 	(((



268

تلقي البنيوية التكوينية في النقد الروائي عند حميد لحمداني                                                                                     د. صلاح الدين أشرقي

مرحلة الفهم لا تعتمد على حقل إبستيمولوجي محدد، وإنما هي دراسة حدسية تعتمد 
على قدرات الناقد بشكل أساس.

ثانيا، اختلاف في كيفية النظر إلى حضور الإيديولوجيا في النص، فباختين يرى أن 
الإيديولوجيا تنصهر في اللغة وتظهر بوصفها إيديولوجيا نصية، أما غولدمان فيربطها 
ر  بالمبدع مما يُنُتج لنا إيديولوجيا واحدة، وهي إيديولوجيا المبدع والمجموعة التي يُعُ�بِِّ

عنها.

لقد سوّّغ لحمداني توجهه هذا في سياق ردّّه على رسالة الناقدة يمنى العيد التي 
انتقدت تركيبه بين الحوارية ومرحلة الفهم، في قوله: »إن التََّمثل والتركيب هما قدر 
إسهام  من خلالهما  يُظُهر  أن  وعليه  ـ  الراهن  الوقت  في  الأقل  على  ـ  العربي  الناقد 
منذ  »أقول  أيضا:  قال  كما   ، )العالمي(«)))  المعاصر  النقد  مسيرة  في  العربية  العبقرية 
البداية إنني أفهم الحوارية )...( عند باختين فهما خاصا )ليس بالضرورة الذي يجب 
على كل ناقد أن يأخذ به( ولكن الفهم الذي أقتنع به، وأستطيع في الوقت نفسه أن 
المناهج  بين  التركيب  أن  يرى  لحمداني  إن  لشرحه«)))،  كافية  دلائل  وأقدم  أوضحه 
الغربية يندرج ضمن »اجتهاد« الناقد العربي وإبراز عبقريته، غير أن ما يجب الإشارة 
إليه هو أن أصل هذه المناهج غربي وهي ليست من ابتكار الناقد العربي، لذا فقد كان 
بينها وبين نظريات أخرى  يُرُكّّب  التكوينية وأن  البنيوية  يتمثََّل  للناقد أن  من الأفضل 
تتحد معها من حيث الخلفيات المعرفية، وصحيح أنه سعى إلى فهم الحوارية فهما 
التي  الفهم  مرحلة  في  غولدمان  اقترحه  ما  مع  يتناقض  الفهم  هذا  أن  إلا  به  خاصا 
خصصها لدراسة النص من الداخل، وعليه فإن هذا الاستثمار للحوارية لم يستجب 
المعرفي، والتوافق في  الشروط الانسجام  المناهج، وأهم هذه  بين  التركيب  لشروط 
المنطلقات والإجراءات، وهذا ما أكده »محمد الدغمومي« الذي يرى أن: »المنهج لا 
يكون منهجا وهو يشمل ممارسات مختلفة في المنطلقات والإجراءات وإلا دل ذلك 

على تعميم لا جدوى من استخلاص محتواه النظري«))).

لقد انبثق سعي لحمداني إلى التركيب المنهجي من وعيه بإشكال التحليل البنيوي 

))) النقد الروائي والإيديولوجيا: من سوسيولوجيا الرواية إلى سوسيولوجيا النص الروائي: 47.  
))) النقد الروائي والإيديولوجيا: من سوسيولوجيا الرواية إلى سوسيولوجيا النص الروائي: 47. 

))) نقد النقد وتنظير النقد العربي المعاصر: 136.



269

ضاد مجلة لسانيات العربية وآدابها                           E-ISSN: 2718-0468                    المجلد: 6                  العدد: 12               أكتوبر  2025م

ونحن  الفهم،  مرحلة  في  النص  بنية  لتحليل  وسائل  يقترح  لم  الذي  غولدمان  عند 
بدورنا نُزُكي هذا الطرح، غير أن البديل المنهجي الذي اقترحه يصعب الاعتماد عليه 
بإشكال آخر وهو  البنيوي  التحليل  به؛ لأنه عوّّض إشكال غياب وسائل  والاشتغال 

بينها. التي جمع  النظريات  بين  »الاختلاف الإبستيمولوجي« 

خاتمة:

لقد سعى لحمداني إلى تمثُُّل البنيوية التكوينية تمثُُّلا خاصا به، فقد شكََّل الاجتهاد 
المبدأ الذي عََمل به في هذا التمثُُّل، إذ غالبا ما كان »يتصرّّف« في المفاهيم التي اشتغل 
بها، غير أن هذا التصرّّف لم يكن، في بعض الأحيان، مؤسسا على بعض الشروط ومن 
أهمها الأخذ بنظر الاعتبار المعنى الأصلي للمفاهيم وعدم تحريفه أو الخروج عنه إلى 

معاني أخرى مختلفة.

وقد تواصل اجتهاد لحمداني وحاول أن يتجاوز بعض الإشكالات المنهجية التي 
يطرحها منهج لوسيان غولدمان مستعينا ببعض النظريات الأخرى التي استثمرها إلى 
فهي  التكويني،  البنيوي  المنهج  وهو  دراساته  عليه  بنى  الذي  الإطار  المنهج  جانب 
الغربية وذلك  النقد  ابتكار منهج جديد من داخل مناهج  محاولة تنظيرية تهدف إلى 
بالاعتماد على مبدأ »التكامل«، غير أن هذه المحاولة لم تََسلم من بعض الإشكالات 
تلك  انسجام  عدم  إلى  بالإضافة  والمعرفية،  الفلسفية  المنطلقات  اختلاف  وأبرزها، 
النظريات من حيث طريقة نظرتها إلى النص الأدبي والإجراءات المعتمدة في دراسته.



270

تلقي البنيوية التكوينية في النقد الروائي عند حميد لحمداني                                                                                     د. صلاح الدين أشرقي

المصادر والمراجع

	1 الإله الخفي، لوسيان غولدمان، ترجمة الدكتورة زبيدة القاضي، وزارة الثقافة، .
دمشق، 2010م.

	2 صدار، . الدين  نور  المعاصرة،  العربية  النقدية  المقاربات  في  التكوينية  البنيوية 
2018م. ط1،  عمان،  الحديث،  الكتب  عالم 

	3 ترجمة جماعية، . وآخرون،  غولدمان  لوسيان  الأدبي،  والنقد  التكوينية  البنيوية 
بيروت، ط1، 1984م. العربية،  الأبحاث  الترجمة، محمد سبيلا، مؤسسة  مراجعة 

	4 الخطيئة والتكفير، عبد الله الغذامي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ط6، .
2006م.

	5 الخطاب الروائي، ميخائيل باختين، ترجمة محمد برادة، دار الفكر للدراسات .
والنشر والتوزيع، القاهرة، 1987م.

	6 الدار . العربي،  الثقافي  المركز  مفتاح،  محمد  وإنجاز،  تنظير  النص:  دينامية 
1990م. ط2،  البيضاء، 

	7 الرواية المغربية ورؤية الواقع الاجتماعي: دراسة بنيوية تكوينية، حميد لحمداني، .
دار الثقافة، الدار البيضاء، ط1، 1985م.

	8 منشورات . أزارا،  مبارك  بالمغرب،  الحديث  الأدبي  النقد  في  التحليل  روافد 
2014م. ط1،  أكادير،  الإنسانية  والعلوم  الآداب  كلية  زهر،  ابن  جامعة 

	9 لحمداني، . حميد  ومواقف،  ونظريات  مناهج  المعاصر:  الأدبي  النقدي  الفكر 
فاس، ط3، 2014م. برانت،  أنفو  مطبعة 

.	10 حميد  نموذجا،  علي  المعلم  رواية  للرواية:  بنائي  سوسيو  تحليل  أجل  من 
1984م. ط1،  البيضاء،  الدار  الجامعة،  منشورات  لحمداني، 

.	11 والنشر،  للطباعة  ميريت  فضل،  صلاح  ومصطلحاته،  المعاصر  النقد  مناهج 



271

ضاد مجلة لسانيات العربية وآدابها                           E-ISSN: 2718-0468                    المجلد: 6                  العدد: 12               أكتوبر  2025م

2001م. ط1،  القاهرة، 

.	12 الماركسية وفلسفة اللغة، ميخائيل باختين، ترجمة محمد البكري ويمنى العيد، 
دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، ط1، 1986م.

.	13 النقد الروائي والإيديولوجيا: من سوسيولوجيا الرواية إلى سوسيولوجيا النص 
الروائي، حميد لحمداني، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ط1، 1990م.

.	14 دار  التمارة،  الرحمن  عبد  النصي،  والإنجاز  المنهجي  التصور  بين  النقد:  نقد 
2017م. ط1،  عمان،  المعرفة،  كنوز 

.	15 كلية  منشورات  الدغمومي،  محمد  المعاصر،  العربي  النقد  وتنظير  النقد  نقد 
1999م. ط1،  الرباط،  الآداب، 



272

تلقي البنيوية التكوينية في النقد الروائي عند حميد لحمداني                                                                                     د. صلاح الدين أشرقي

References

1.	 al-Binyawīyah al-takwīnīyah fī al-muqārabāt al-naqdīyah al-
ʻArabīyah al-muʻāṣirah. Nūr al-Dīn Ṣadār. ʻAmmān: ʻĀlam 
al-Kutub al-Ḥadīth, Ṭ 1, 2018 M.

2.	 al-Binyawīyah al-takwīnīyah wa-al-naqd al-adabī. Lūsiyān 
Ghūldmān wa-ākharūn. Tarjamah jamāʻīyah, murājaʻat al-tar-
jamah Muḥammad Sabīlā. Bayrūt: Muʼassasat al-Abḥāth al-
ʻArabīyah, Ṭ 1, 1984 M.

3.	 Dīnāmīyat al-naṣṣ: tanẓīr wa-injāz. Muḥammad Miftāḥ. al-Dār 
al-Bayḍāʼ: al-Markaz al-Thaqāfī al-ʻArabī, Ṭ 2, 1990 M.

4.	 al-Fikr al-naqdī al-adabī al-muʻāṣir: manāhij wa-naẓarīyāt 
wa-mawāqif. Ḥamīd Laḥmadānī. Fās: Maṭbaʻat Anfū Brānt, Ṭ 
3, 2014 M.

5.	 al-Ilāh al-khafī. Lūsiyān Ghūldmān. Tarjamat al-Duktūrah 
Zubaydah al-Qāḍī. Dimashq: Wizārat al-Thaqāfah, 2010 M.

6.	 al-Kheṭāb al-riwāʼī. Mīkhāʼīl Bākhtīn. Tarjamat Muḥammad 
Barrādah. al-Qāhirah: Dār al-Fikr lil-Dirāsāt wa-al-Nashr wa-
al-Tawzīʻ, 1987 M.

7.	 al-Khaṭīʼah wa-al-takfīr. ʻAbd Allāh al-Ghadhdhāmī. al-Dār al-
Bayḍāʼ: al-Markaz al-Thaqāfī al-ʻArabī, Ṭ 6, 2006 M.

8.	 Manāhij al-naqd al-muʻāṣir wa-muṣṭalaḥātuhu. Ṣalāḥ Faḍl. 
al-Qāhirah: Mīrīt lil-Ṭibāʻah wa-al-Nashr, Ṭ 1, 2001 M.

9.	 al-Mārkisīyah wa-falsafat al-lughah. Mīkhāʼīl Bākhtīn. Tarja-
mat Muḥammad al-Bakrī wa-Yumná al-ʻĪd. al-Dār al-Bayḍāʼ: 
Dār Tūbqāl lil-Nashr, Ṭ 1, 1986 M.

10.	 Min ajl taḥlīl sūsiyū-bināʼī lil-riwāyah: riwāyat al-Muʻallim 
ʻAlī namūdhajan. Ḥamīd Laḥmadānī. al-Dār al-Bayḍāʼ: Man-
shūrāt al-Jāmiʻah, Ṭ 1, 1984 M.



273

ضاد مجلة لسانيات العربية وآدابها                           E-ISSN: 2718-0468                    المجلد: 6                  العدد: 12               أكتوبر  2025م

11.	 al-Naqd al-riwāʼī wa-al-īdiyūlūjiyā: min sūsiyūlūjiyā al-ri-
wāyah ilá sūsiyūlūjiyā al-naṣṣ al-riwāʼī. Ḥamīd Laḥmadānī. al-
Dār al-Bayḍāʼ: al-Markaz al-Thaqāfī al-ʻArabī, Ṭ 1, 1990 M.

12.	 Naqd al-naqd: bayna al-taṣawwur al-manhajī wa-al-injāz al-
naṣṣī. ʻAbd al-Raḥmān al-Tammārah. ʻAmmān: Dār Kunūz 
al-Maʻrifah, Ṭ 1, 2017 M. 

13.	 Naqd al-naqd wa-tanẓīr al-naqd al-ʻArabī al-muʻāṣir. Muḥam-
mad al-Daghmūmī. al-Ribāṭ: Manshūrāt Kullīyat al-Ādāb, Ṭ 1, 
1999 M.

14.	 Rawāfid al-taḥlīl fī al-naqd al-adabī al-ḥadīth bi-al-Maghrib. 
Mubārak Azārā. Agādīr: Manshūrāt Jāmiʻat Ibn Zuhr, Kullīyat 
al-Ādāb wa-al-ʻUlūm al-Insānīyah, Ṭ 1, 2014 M.

15.	 al-Riwāyah al-Maghribīyah wa-ruʼyat al-wāqiʻ al-ijtimāʻī: 
dirāsah binyawīyah takwīnīyah. Ḥamīd Laḥmadānī. al-Dār al-
Bayḍāʼ: Dār al-Thaqāfah, Ṭ 1, 1985 M.


